L'INVITE

«Justice, justice
tu poursuivras»:

ce quun verset biblique
nous enseigne sur la
mediation et pourquol

il peut étre pertinent pour
la reésolution appropriee

des différends (ADR)

Jeremy Lack

Aune époque marquée par

une polarisation croissante, ou
le débat public se transforme
souvent en pensée binaire et

en affrontements hostiles,

une courte phrase de

I’Ancien Testament se réveéle
étonnamment pertinente non
seulement pour les juristes ou
les théologiens, mais pour toute
personne attachée a I'équité, au
dialogue et a la réconciliation:

22| HAYOM 98

«Justice, justice tu poursuivras. »
(Deutéronome 16:20)

Ce commandement apparemment
simple en hébreu, seulement trois mots
(« Tsedek, tsedek tirdof»), a donné lieu a
des siecles de commentaires dans la
tradition juive. Il contient une exigence
éthique fondamentale: s'efforcer de
rendre justice non seulement dans les
résultats que I'on recherche, mais aussi
dans les moyens mis en ceuvre poury

parvenir. Pour celles et ceuxd’entre nous
qui ceuvrent dans la médiation, la négo-
ciation ou la résolution des conflits, ce
verset nous rappelle puissamment qu'il
existe plus d'une maniére d’atteindre
la justice.

Dans les termes d'aujourd’hui, ce verset
peut étre lucomme un appel intemporel
acequel'onappelledésormaislarésolu-
tion appropriée des différends («c ADR »):
I'idéeselonlaquelle les conflits ne doivent
pas necessairement étre traités par des
procéduresrigidesou par défaut, mais par
des processus souples, respectueux et
adaptés, qui tiennent compte des
personnes et du contexte.

Pourquoi répéter «justice» ?
L'hébreu biblique ne comporte pas de
mots superflus. Chaque terme est
porteur de sens. Alors pourquoi cette
répétition?

Les commentateurs juifs traditionnels
considérent que I'emploi répété du mot
«justice» n'est pas fortuit. Certainsy voient
I'invitation a poursuivre la justice de fagcon
constante et déterminée, en toutes
circonstances. D'autres suggerent qu’il
sagitde deuxformesdejustice:l'unejuri-
dique, l'autre morale; I'une procédurale,
l'autre substantielle.

Mais une interprétation talmudique
propose une lecture frappante: «justice,
justice » ferait référence alafoisaudroitet
a la recherche d'un accord. En d'autres
termes, la véritable justice ne réside pas
uniguement dans le fait de gagner un
proces ou de faire appliquer une regle,
mais dans lafacilitation d’'une compréhen-
sion mutuelle oud’un résultat acceptable
pour toutes les parties concernées.

Cette interprétation ancienne jette les
bases de deux conceptsimportants dans
latraditionjuive derésolutiondes conflits:
pishuret gishur.

T Jeremy Lack est médiateur,
arbitre et avocat basé a
Geneve, en Suisse. Il est
cofondateur d’/nnovADR, une
plateforme dédiée ala
résolution de différends,
membre du Comité consultatif
indépendant de I'International
Mediation Institute (IMl), et
coprésident de I’Association
Francophone Internationale
de Médiation (AFIM).

Compromis et médiation: Pishur

vs Gishur

L'hébreu distingue deux termes pour la
résolution des conflits en dehors d'un
jugement judiciaire strict:

Pishur (9'wn) - Le compromis
juridique

Pishur désigne un compromis négocie,
souvent encouragé par un juge dans un
cadrejudiciaire.llestenraciné dansle droit
classique et apparait dans le Talmud. Les
jugessontinvitésaproposerunpishuravant
derendreunedécision, surtoutsiles parties
peuvent parvenir a un accord amiable. En
général, cela implique des concessions
mutuelles: on partage la différence ou on
trouve un terrain d’entente.

Gishur (1wn) - La médiation

Gishur, terme plus moderne, fait référence
a une médiation facilitée par une tierce
partie neutre. Contrairementa pishur,ilne
sagit pas nécessairementd’un compromis
transactionnel mais plutdét d'une compré-
hension approfondie des besoins,
preoccupations et intéréts de chaque
partie. Ce processus permet aux partici-
pants de dépasser les positions rigides
pourentrerdansundialogue plushumain
et plus créatif.

Dans les termes d’aujourd’hui, pishur se
rapproche de la négociation d’un regle-
ment ou de la conciliation, tandis que
gishur reflete les valeurs de la médiation
fondée sur les intéréts ou du dialogue
transformateur.

Cesdeuxapprochesincarnentlaphiloso-
phiepluslargede’ADR, quireconnaitque
la justice peut prendre différentes formes
selon les personnes concernées, le
contexte, etlanaturedelasolutionrecher-
chée pour préserver la dignité de toutes
les parties.

Une conception plus large de
la justice
Le verset du Deutéronome ne dit pas:
«Gagne ton proceés» ou «Fais valoir tes
droits». Il dit: « Poursuis la justice ». Et
surtout, il le dit deuxfois. La tradition juive
y voit un appel a poursuivre la justice par
desmoyensjustes, en évitantlestactiques
contraires a I’éthique ou les procédures
déshumanisantes, méme au nom d'une
cause légitime. Pour les médiateurs et
autres professionnels de la résolution des
conflits, cet appel offre un cadre
puissant:
il ne faut pas seulementrechercherdes
résultats justes, mais aussi mettre en
place des processus équitables;
il ne suffit pas de respecter la lettre de
la loi, il faut également respecter la
dignité et la voix de chaque partie;
il ne faut pas confondre «avoir raison»
avec restaurer des relations ou
construire la paix.

Ainsi envisagée, la médiation n‘est pas
opposée alajustice. C'est une autre voie,
parfois plus globale, pour la poursuivre.

Monde Juif | Linvité

La Résolution Appropriée des Différends
(ADR) prolonge cetteidée:elle nousinvite
achoisirdesméthodes quisontnonseule-
ment légalement acceptables mais aussi
emotionnellementintelligentes, construc-
tivessurleplanrelationnel, etappropriees
au contexte.

D’adversaires a alliés dans la
résolution des conflits

Le génie du verset «Justice, justice tu
poursuivras» réside peut-étre dans le fait
gu'il affirme la pluralité: I'idée qu'il peut y
avoirplusd’'unpointdevuevalable, et que
la justice émerge parfois non pas de la
victoire d'un camp mais du fait que les
deux parties ont été entendues.

C'est |a le coeur méme de la gishur: non
pas déterminer qui a raison mais aider les
personnes a se parler et s’écouter d’'une
maniere quipermettel’émergence d'une
relation plus juste et plus saine.

Et c'est aussil'essence méme de 'ADR:
proposer une diversité de processus,
qu’il sagisse de compromis, facilitation,
co-médiation, ou modeles hybrides, qui
sontchoisisnon parfacilité mais parce qu'ils
correspondent réellement aux circons-
tances et aux personnes concernées.

Un appel au-dela des tribunaux

Ce verset provient peut-étre d'un ancien
codejuridique oureligieux, maissa portée
est profondément humaine. Que nous
soyonsjuges,arbitres, médiateurs,avocats,
dirigeants, collegues, membres de famille,
voisins,amis ou citoyens, il nous interpelle
et enjoint a ne pas réduire la justice a des
reglesouadesrésultats maisal'envisager
comme une pratiquefondeée surl'intégrité,
lacompassion et I'équité.

Dans un monde qui oppose souvent
justice et paix, «tsedek tsedek tirdof » nous
enseigne que nous pouvons, et méme
devons, poursuivre les deux. Et ce faisant,
nous devonsaussinous poserlaguestion:
ce processus est-iladapté a ce différend ?
Sommes-nous en train de choisir la voie
qui reflete le mieux notre humanité
commune, nos intéréts mutuels et notre
désir de faire ce qui estjuste?%

23



	Édito
	Hanoukah : l’étincelle qui éclaire l’âme et le monde
	Les mots de rabbi Nathan
	La toupie de Bialik 
	Les mots de rabbi François

	Un miracle, 
vraiment ?
	Lire le Talmud avec 

	Luc Bronner
	Commission Vaud 
	Le mois de Tichri au GIL : entre renouveau, réflexion et joie
	 Judaïsme & Mer

	Le judaïsme et la Mer : entre horizon et héritage
	 Israël

	« Reviving the Land » : Redonner vie au Sud d’Israël
	VOYAGE DE L’âME

	L’âme du peuple d’Israël 
et son destin 
	J’aime Tel-Aviv

	Les Chelouche, à la croisée des chemins entre Jaffa et Tel-Aviv
	L’invité

	« Justice, justice tu poursuivras » : 
ce qu’un verset biblique nous enseigne sur la médiation et pourquoi 
il peut être pertinent pour la résolution appropriée des différends (ADR)
	 innovations
	La licorne Decart révolutionne 
le streaming grâce à l’IA 
	Innovation

	À travers le monde
	Dans le Caucase : les Juifs des Montagnes à travers le monde
	Interview exclusive

	Nitzan Bartana : 
« La musique est un langage universel qui nous relie. »
	J’ai lu pour vous

	Aux Vivants de Karen Haddad
	culture J

	À la découverte de l’histoire et du patrimoine juifs parisiens avec le site Cultures-J.com
	Art & Shoah

	Shelomo Selinger : 
la mémoire dans la peau
	interview

	Nathalie Nagar, femme et journaliste vaillante
	culture

	« Nobody Wants This » : 
quand la comédie romantique ose aborder les défis du judaïsme moderne
	culture
	 « Une affirmation à la vie 
dans sa totalité, jusque dans 
ses aspects les plus tragiques »
	Innovation
	Balkan Beat Box - 2 pages
	Culture en vrac

	Raphaël Sigal : « Géographie de l’oubli » ou « Comment transmet-on les silences et l’oubli de génération en génération ? »
	BD 
	Culture en vrac

	Un récit poignant 
sur le retour à la vie 
après l’enfer
	Culture en vrac
	Un 13e opus savoureux : Joann Sfar revient
à ses fondamentaux
	interview IEXCLUSIVE
	Nous sommes tous juifs
	interview exclusive

	Lawrence Bender : 
le producteur qui veut raconter Israël autrement 
	portrait 
	Chaïm Soutine : 
un peintre à 
contre-courant
	rencontre 
	Yonatan Artzi : 
La musique n’efface pas la douleur mais créé des ponts

