
23

Monde Juif | L'invitéMonde Juif | L'invité

22 | HAYOM 98

parvenir. Pour celles et ceux d’entre nous 
qui œuvrent dans la médiation, la négo-
ciation ou la résolution des conflits, ce 
verset nous rappelle puissamment qu’il 
existe plus d’une manière d’atteindre 
la justice.

Dans les termes d’aujourd’hui, ce verset 
peut être lu comme un appel intemporel 
à ce que l’on appelle désormais la résolu-
tion appropriée des différends (« ADR ») : 
l’idée selon laquelle les conflits ne doivent 
pas nécessairement être traités par des 
procédures rigides ou par défaut, mais par 
des processus souples, respectueux et 
adaptés, qui tiennent compte des 
personnes et du contexte.

Pourquoi répéter « justice » ?
L’hébreu biblique ne comporte pas de 
mots super flus. Chaque terme est 
porteur de sens. Alors pourquoi cette 
répétition ?

Les commentateurs juifs traditionnels 
considèrent que l’emploi répété du mot 
« justice » n’est pas fortuit. Certains y voient 
l’invitation à poursuivre la justice de façon 
constante et déterminée, en toutes 
circonstances. D’autres suggèrent qu’il 
s’agit de deux formes de justice : l’une juri-
dique, l’autre morale ; l’une procédurale, 
l’autre substantielle.

Mais une interprétation talmudique 
propose une lecture frappante : « justice, 
justice » ferait référence à la fois au droit et 
à la recherche d’un accord. En d’autres 
termes, la véritable justice ne réside pas 
uniquement dans le fait de gagner un 
procès ou de faire appliquer une règle, 
mais dans la facilitation d’une compréhen-
sion mutuelle ou d’un résultat acceptable 
pour toutes les parties concernées.

Cette interprétation ancienne jette les 
bases de deux concepts importants dans 
la tradition juive de résolution des conflits : 
pishur et gishur.

À une époque marquée par 
une polarisation croissante, où 
le débat public se transforme 
souvent en pensée binaire et 
en affrontements hostiles, 
une courte phrase de 
l’Ancien Testament se révèle 
étonnamment pertinente non 
seulement pour les juristes ou 
les théologiens, mais pour toute 
personne attachée à l’équité, au 
dialogue et à la réconciliation :

« Justice, justice tu poursuivras. »
(Deutéronome 16:20) 

Ce commandement apparemment 
simple en hébreu, seulement trois mots 
(« Tsedek, tsedek tirdof »), a donné lieu à 
des siècles de commentaires dans la 
tradition juive. Il contient une exigence 
éthique fondamentale : s’efforcer de 
rendre justice non seulement dans les 
résultats que l’on recherche, mais aussi 
dans les moyens mis en œuvre pour y 

L’INVITÉ

« Justice, justice 
tu poursuivras » :  
ce qu’un verset biblique 
nous enseigne sur la 
médiation et pourquoi  
il peut être pertinent pour 
la résolution appropriée 
des différends (ADR)
Jeremy Lack

Gishur (רושיג) – La médiation
Gishur, terme plus moderne, fait référence 
à une médiation facilitée par une tierce 
partie neutre. Contrairement à pishur, il ne 
s’agit pas nécessairement d’un compromis 
transactionnel mais plutôt d’une compré-
hension approfondie des besoins, 
préoccupations et intérêts de chaque 
partie. Ce processus permet aux partici-
pants de dépasser les positions rigides 
pour entrer dans un dialogue plus humain 
et plus créatif.

Dans les termes d’aujourd’hui, pishur se 
rapproche de la négociation d’un règle-
ment ou de la conciliation, tandis que 
gishur reflète les valeurs de la médiation 
fondée sur les intérêts ou du dialogue 
transformateur.

Ces deux approches incarnent la philoso-
phie plus large de l’ADR, qui reconnaît que 
la justice peut prendre différentes formes 
selon les personnes concernées, le 
contexte, et la nature de la solution recher-
chée pour préserver la dignité de toutes 
les parties.

Une conception plus large de 
la justice
Le verset du Deutéronome ne dit pas : 
« Gagne ton procès » ou « Fais valoir tes 
droits ». Il dit : « Poursuis la justice ». Et 
surtout, il le dit deux fois. La tradition juive 
y voit un appel à poursuivre la justice par 
des moyens justes, en évitant les tactiques 
contraires à l’éthique ou les procédures 
déshumanisantes, même au nom d’une 
cause légitime. Pour les médiateurs et 
autres professionnels de la résolution des 
conflits, cet appel offre un cadre 
puissant :
•	 il ne faut pas seulement rechercher des 

résultats justes, mais aussi mettre en 
place des processus équitables ;

•	 il ne suffit pas de respecter la lettre de 
la loi, il faut également respecter la 
dignité et la voix de chaque partie ;

•	 il ne faut pas confondre « avoir raison » 
avec restaurer des relations ou 
construire la paix.

Ainsi envisagée, la médiation n’est pas 
opposée à la justice. C’est une autre voie, 
parfois plus globale, pour la poursuivre.

La Résolution Appropriée des Différends 
(ADR) prolonge cette idée : elle nous invite 
à choisir des méthodes qui sont non seule-
ment légalement acceptables mais aussi 
émotionnellement intelligentes, construc-
tives sur le plan relationnel, et appropriées 
au contexte.

D’adversaires à alliés dans la 
résolution des conflits
Le génie du verset « Justice, justice tu 
poursuivras » réside peut-être dans le fait 
qu’il affirme la pluralité : l’idée qu’il peut y 
avoir plus d’un point de vue valable, et que 
la justice émerge parfois non pas de la 
victoire d’un camp mais du fait que les 
deux parties ont été entendues.

C’est là le cœur même de la gishur : non 
pas déterminer qui a raison mais aider les 
personnes à se parler et s’écouter d’une 
manière qui permette l’émergence d’une 
relation plus juste et plus saine.

Et c’est aussi l’essence même de l’ADR : 
proposer une diversité de processus, 
qu’il s’agisse de compromis, facilitation, 
co-médiation, ou modèles hybrides, qui 
sont choisis non par facilité mais parce qu’ils 
correspondent réellement aux circons-
tances et aux personnes concernées.

Un appel au-delà des tribunaux
Ce verset provient peut-être d’un ancien 
code juridique ou religieux, mais sa portée 
est profondément humaine. Que nous 
soyons juges, arbitres, médiateurs, avocats, 
dirigeants, collègues, membres de famille, 
voisins, amis ou citoyens, il nous interpelle 
et enjoint à ne pas réduire la justice à des 
règles ou à des résultats mais à l’envisager 
comme une pratique fondée sur l’intégrité, 
la compassion et l’équité.

Dans un monde qui oppose souvent 
justice et paix, « tsedek tsedek tirdof » nous 
enseigne que nous pouvons, et même 
devons, poursuivre les deux. Et ce faisant, 
nous devons aussi nous poser la question : 
ce processus est-il adapté à ce différend ? 
Sommes-nous en train de choisir la voie 
qui reflète le mieux notre humanité 
commune, nos intérêts mutuels et notre 
désir de faire ce qui est juste ?   

Compromis et médiation : Pishur 
vs Gishur
L’hébreu distingue deux termes pour la 
résolution des conflits en dehors d’un 
jugement judiciaire strict :

Pishur (רושיפ) – Le compromis  
juridique
Pishur désigne un compromis négocié, 
souvent encouragé par un juge dans un 
cadre judiciaire. Il est enraciné dans le droit 
classique et apparaît dans le Talmud. Les 
juges sont invités à proposer un pishur avant 
de rendre une décision, surtout si les parties 
peuvent parvenir à un accord amiable. En 
général, cela implique des concessions 
mutuelles : on partage la différence ou on 
trouve un terrain d’entente.

 Jeremy Lack est médiateur, 
arbitre et avocat basé à 
Genève, en Suisse. Il est 
cofondateur d’InnovADR, une 
plateforme dédiée à la 
résolution de différends, 
membre du Comité consultatif 
indépendant de l’International 
Mediation Institute (IMI), et 
coprésident de l’Association 
Francophone Internationale 
de Médiation (AFIM).


	Édito
	Hanoukah : l’étincelle qui éclaire l’âme et le monde
	Les mots de rabbi Nathan
	La toupie de Bialik 
	Les mots de rabbi François

	Un miracle, 
vraiment ?
	Lire le Talmud avec 

	Luc Bronner
	Commission Vaud 
	Le mois de Tichri au GIL : entre renouveau, réflexion et joie
	 Judaïsme & Mer

	Le judaïsme et la Mer : entre horizon et héritage
	 Israël

	« Reviving the Land » : Redonner vie au Sud d’Israël
	VOYAGE DE L’âME

	L’âme du peuple d’Israël 
et son destin 
	J’aime Tel-Aviv

	Les Chelouche, à la croisée des chemins entre Jaffa et Tel-Aviv
	L’invité

	« Justice, justice tu poursuivras » : 
ce qu’un verset biblique nous enseigne sur la médiation et pourquoi 
il peut être pertinent pour la résolution appropriée des différends (ADR)
	 innovations
	La licorne Decart révolutionne 
le streaming grâce à l’IA 
	Innovation

	À travers le monde
	Dans le Caucase : les Juifs des Montagnes à travers le monde
	Interview exclusive

	Nitzan Bartana : 
« La musique est un langage universel qui nous relie. »
	J’ai lu pour vous

	Aux Vivants de Karen Haddad
	culture J

	À la découverte de l’histoire et du patrimoine juifs parisiens avec le site Cultures-J.com
	Art & Shoah

	Shelomo Selinger : 
la mémoire dans la peau
	interview

	Nathalie Nagar, femme et journaliste vaillante
	culture

	« Nobody Wants This » : 
quand la comédie romantique ose aborder les défis du judaïsme moderne
	culture
	 « Une affirmation à la vie 
dans sa totalité, jusque dans 
ses aspects les plus tragiques »
	Innovation
	Balkan Beat Box - 2 pages
	Culture en vrac

	Raphaël Sigal : « Géographie de l’oubli » ou « Comment transmet-on les silences et l’oubli de génération en génération ? »
	BD 
	Culture en vrac

	Un récit poignant 
sur le retour à la vie 
après l’enfer
	Culture en vrac
	Un 13e opus savoureux : Joann Sfar revient
à ses fondamentaux
	interview IEXCLUSIVE
	Nous sommes tous juifs
	interview exclusive

	Lawrence Bender : 
le producteur qui veut raconter Israël autrement 
	portrait 
	Chaïm Soutine : 
un peintre à 
contre-courant
	rencontre 
	Yonatan Artzi : 
La musique n’efface pas la douleur mais créé des ponts

